
 
 

 

 

 

Revista Brasileira de Meio Ambiente, v.14, n.2. 029-051 (2026) 

Revista Brasileira de Meio Ambiente 
 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva 

 

 

Andrade, L. M. de, Feitosa Júnior, W. de B., Silva, J. M. da (2026). O fazer jardim japonês: influências e ensinamentos 

para interver na paisagem. Revista Brasileira de Meio Ambiente, v.14, n.2, p.29-51. 

 

Direitos do Autor. A Revista Brasileira de Meio Ambiente utiliza a licença Creative Commons - CC 

BY 4.0.                                                                                                                                  29 

 

OPEN 

JOURNAL 

SYSTEMS 

ISSN: 2595-4431 

 

O fazer jardim japonês: influências e ensinamentos para interver na paisagem 
 

Laura Mota de Andrade 1*, Wilson de Barros Feitosa Júnior 2, Joelmir Marques da Silva 3   
 

1Arquiteta e Urbanista pela Universidade Federal de Pernambuco, Brasil. (*Autor correspondente:laura.mandrade@ufpe.br)  
2Doutorando em Desenvolvimento Urbano, Universidade Federal de Pernambuco, Brasil. 
3Doutor em Desenvolvimento Urbano, Universidade Federal de Pernambuco, Brasil. 

. 

Histórico do Artigo: Submetido em: 21/11/2025 – Revisado em: 17/12/2025 – Aceito em: 22/01/2026 
 

R E S U M O  
Os jardins japoneses, com sua rica tradição milenar, são amplamente reconhecidos no imaginário coletivo por sua abordagem única 

na relação entre ser humano e a paisagem. No entanto, observa-se uma lacuna no ensino de paisagismo brasileiro no que se refere a 

esse modo específico de projetar e sua influência cultural e filosófica. Este estudo examina o jardim japonês a partir de seus 

princípios projetuais e sua integração com a cultura e a paisagem, considerando seus ensinamentos para o projeto de paisagem. Ao 

investigar a origem dos jardins japoneses, as correntes de pensamento que os influenciam, bem como os princípios compositivos, 

revelou-se que tais conceitos podem ser adaptados e aplicados a projetos contemporâneos. Constatou-se que esses princípios, ao 

serem integrados ao currículo acadêmico, contribuirá no ensino de paisagismo, proporcionando aos futuros profissionais uma visão 

mais holística e sensível da paisagem. 

 

Palavras-Chaves: História do Paisagismo; Paisagem; Projeto. 

 

The Japanese Garden-Making: Influences and Lessons for Intervening in the Landscape 
 

A B S T R A C T  
Japanese gardens, with their millennia-old tradition, are widely recognized in the collective imagination for their distinctive approach 

to the relationship between the individual and the landscape. Nevertheless, a gap can be observed in Brazilian landscape design 

education concerning this specific mode of designing and its underlying cultural and philosophical foundations. This study examines 

Japanese gardens through their design principles and their integration with culture and landscape, seeking to identify lessons 

applicable to contemporary landscape practice. By investigating the historical origins of Japanese gardens, the schools of thought that 

shaped them, and their compositional principles, it becomes evident that these concepts can be reinterpreted and integrated into 

current design approaches. The findings suggest that incorporating these principles into academic curricula may enrich landscape 

design education, providing future professionals with a more holistic, reflective, and sensitive understanding of the landscape. 

 

Keywords: Landscape History; Landscape; Design. 
 

El hacer jardín japonés: influencias y enseñanzas para intervenir en el paisaje 
 

R E S U M E N 
Los jardines japoneses, con su rica tradición milenaria, son ampliamente reconocidos en el imaginario colectivo por su enfoque único 

en la relación entre el ser humano y el paisaje. Sin embargo, se observa una laguna en la enseñanza del paisajismo brasileño en lo que 

respecta a este modo específico de proyectar y su influencia cultural y filosófica. Este estudio examina el jardín japonés a partir de 

sus principios proyectuales y su integración con la cultura y el paisaje, considerando sus enseñanzas para el proyecto de paisaje. Al 

investigar el origen de los jardines japoneses, las corrientes de pensamiento que los influyen, así como los principios compositivos, se 

reveló que tales conceptos pueden ser adaptados y aplicados a proyectos contemporáneos. Se constató que estos principios, al ser 

integrados en el currículo académico, contribuirán a la enseñanza del paisajismo, proporcionando a los futuros profesionales una 

visión más holística y sensible del paisaje.  
 
Palabras clave: Historia del Paisajismo; Paisaje; Proyecto. 

 

http://lattes.cnpq.br/7149437248363807
http://lattes.cnpq.br/9686441011518820
http://lattes.cnpq.br/8774813912136170


Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               30 

 

1. Introdução  
 

A prática japonesa de fazer jardim se trata de uma tradição milenar consolidada ao longo de vários 

períodos e que busca fortalecer o elo entre ser humano e natureza, proporcionando “[...] a consciência de 

que a paisagem não está fora do indivíduo, e sim constitui parte dele” (Ferreira, 2012, p. 21). A 

reinterpretação das formas já existentes, sem inferir assim numa dominação do projeto sobre o sítio natural, é 

capaz de causar nos usuários uma experiência estética de caráter simbólico, propiciando, por meio da 

imersão, um estado meditativo de cunho espiritual, religioso e reflexivo, revelada nos intervalos 

proporcionados a partir do projeto (Cepeda, 2022). 

Essa simbiose com a natureza, reflexo das correntes de pensamento que se mantiveram presentes nos 

jardins japoneses, se traduziu como um modus particular de se pensar e projetar a paisagem, rompendo 

barreiras geográficas e influenciando outras culturas, como narrado em An Encyclopedia of Gardening 

(Loudon, 1822), se expandindo também a partir das correntes de imigração japonesa (Uehara, 2008).  

Modalidades como o bonsai e o jardim zen, que se adaptam a pequenos espaços, mas também trazem 

consigo essa ideia de aproximação com a natureza, tornaram-se tendência no Brasil, demonstrando uma 

valorização dos elementos dessa tradição jardinística em nossa cultura, que também se expressa na presença 

de jardins japoneses em capitais como São Paulo, Rio de Janeiro e Belo Horizonte, por exemplo (Andrade, 

2024). 

Mesmo existindo uma rica herança cultural marcada na história do paisagismo mundial, o jardim 

japonês não é amplamente estudado no Brasil em faculdades de arquitetura e urbanismo, mesmo o país 

possuindo exemplares importantes. Em repositórios digitais brasileiros de trabalhos acadêmicos como a 

Biblioteca Digital Brasileira de Teses e Dissertações (BDTD) e o Portal CAPES de Teses, excluindo-se os 

trabalhos que abordassem o jardim japonês de forma secundária (pertencentes ao campo do paisagismo), 

encontram-se apenas três trabalhos centrados no tema da arte japonesa de jardins. Dois destes pertencentes à 

área de letras e um à de agronomia.  

No Brasil, há vários exemplos de jardins japoneses, geralmente construídos como celebração da 

histórica relação sólida entre Brasil e Japão ou a pedido da própria comunidade nipo-brasileira (imigrantes 

ou descendentes de japoneses). No entanto, muitos foram descaracterizados ao longo do tempo por falta de 

manutenção e/ou intervenções indevidas, ou até mesmo são ‘japoneses’ apenas em nome, não sendo possível 

reconhecer os princípios de composição que são discutidos ao longo deste artigo. 

Um dos jardins japoneses que ainda mantém os princípios da arte de fazer jardim nipônica está no 

Jardim Botânico do Rio de Janeiro (Figura 1), que recebeu a doação do governo japonês de 65 espécies de 

plantas nipônicas para sua criação, incluindo as conhecidas cerejeiras (Cerasus serrulata), lótus (Nelumbo 

nucifera) e bambu (Pseudosasa japônica e Phylloschys nigra). De acordo com a Associação de Amigos do 

Jardim Botânico (2016), o jardim foi inaugurado em 1938 e apresenta tanto vegetação japonesa quanto 

brasileira. 

Outro jardim japonês que merece destaque, e talvez um dos mais conhecidos, é o Pavilhão Japonês 

do Parque do Ibirapuera. Doado à cidade de São Paulo em comemoração ao seu 4º Centenário no ano de 

1954, o Pavilhão foi transportado desmontado do Japão ao Brasil e construído por imigrantes nipônicos que 

se voluntariaram para apoiar o corpo técnico enviado pelo governo japonês para a execução da obra 

(Bunkyo, s.d.). 

Dentre as áreas ajardinadas do Pavilhão, tem-se o jardim seco próximo à entrada, o jardim do lago de 

carpas e o jardim brasileiro Honda, que expõe as espécies da Mata Atlântica e do Cerrado com as quais os 

imigrantes teriam se deparado ao chegarem em terras brasileiras (Figuras 2). 

 

 

 

 



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               31 

 

Figura 1 – Vistas do jardim japonês do Jardim Botânico do Rio de Janeiro. Nota-se que a composição do 

espaço é baseada em princípios do fazer jardim japonês como frontalidade e assimetria. 

 
Fonte: Acervo pessoal de Laura Mota de Andrade, 2022. 

 

 
Figura 2: Pavilhão Japonês no Parque Ibirapuera onde é possível perceber a aplicação do princípio da ‘paisagem 

emprestada’ tão bem empregados na arte de fazer jardim nipônico. 
 

 
Fonte: Acervo pessoal de Joelmir Marques da Silva, 2023. Foto de Carlos Eduardo Lira da Silva. 

 

 

É interessante notar, porém, que enquanto ambos os jardins - do Rio e de São Paulo - apresentam o 

uso de vegetação nativa brasileira, além da típica japonesa, não há uma influência marcante do paisagismo 

brasileiro na composição dos jardins para além disso. Por serem jardins criados em comemoração às relações 

entre Brasil e Japão, atuam mais como um recanto japonês em solo brasileiro do que como uma parceria 

entre ambos os estilos. Já a influência nipônica em projetos de paisagistas brasileiros pode ser percebida nos 

trabalhos de Alex Hanazaki, Haruyoshi Ono e Roberto Burle Marx, por exemplo. 

 Ante tal problemática, objetivou-se, com esse artigo, examinar o jardim japonês a partir de seus 

princípios projetuais e sua integração com a cultura e a paisagem, considerando seus ensinamentos para o 



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               32 

 

projeto de paisagem. Entende-se que os ensinamentos propiciados por esse modo de fazer jardim tem muito a 

oferecer ao estudo do paisagismo.  

 

2. Material e Método 
 

Carmen Añón-Feliú (1995) ressalta a importância do conhecimento profundo do jardim, mediante 

documentos, fontes históricas, literárias, iconográficas, relevos topográficos e, se necessário, a 

fotointerpretação ou questionamentos arqueológicos. Ao contrário das demais obras de arte, nas quais a 

própria obra se estabelece como a referência primária de toda a investigação, tal condição não se aplica ao 

jardim, uma vez que este se caracteriza como uma obra de arte viva (Silva et al,, 2024). o que levou nos 

considerar, neste artigo, dois eixos de análise: pesquisa histórica e bibliográfica. 

A pesquisa histórica consiste em descobrir fontes que possibilitem formar uma imagem do passado, 

ou seja, a historiografia, principalmente para entender os princípios paisagísticos do jardim japonês, e 

englobou quatro aspectos: (i) investigação; (ii) registro; (iii) análise e (iv) interpretação de fatos ocorridos 

no passado. Desse modo, recorreu-se à técnica de documentação indireta, na qual a coleta de dados se 

limitou a documentos escritos e não escritos, configurando o que se denomina fontes primárias; para esse 

fim, foram considerados os seguintes documentos de natureza literária e visual: (1) revistas, (2) álbuns e (3) 

iconografias [fotos, cartões postais, gravuras e planta baixa]. 

No que tange a historiografia, esta pode ser compreendida como o resultado da trajetória percorrida 

para se entender o objeto em análise, ou seja, o jardim japonês, que expressam determinadas operações 

envolvendo o pesquisador, o pensamento histórico, o trabalho documental e as narrativas. Dessa forma, se 

entende que História e historiografia são dois aspectos indissociáveis na produção do conhecimento. Quando 

se adentra no universo da historiografia, é importante entender que são várias as formas de se narrar uma 

história, - neste caso ‘o fazer jardim japonês’ - sabendo que não se trata da História propriamente dita e nem 

da única forma de contá-la.  

Além desses elementos, impõe-se a definição do modo de apresentação dos dados historiográficos, 

que podem assumir caráter analítico, descritivo, descritivo-analítico, entre diversas outras formas de 

abordagem, igualmente condicionadas ao enfoque adotado pelo pesquisador. Esse enfoque pode ou não 

privilegiar personagens, espaços, processos de mudança, permanências ou quaisquer outros aspectos da 

realidade histórica investigada. Cabe ao pesquisador determinar sobre quais elementos incidirá maior atenção 

ou ênfase em sua produção. Assim, ao se tratar de historiografia, evidencia-se a existência de um amplo 

leque de possibilidades metodológicas à disposição daqueles que se propõem a desenvolver estudos nesse 

campo (Barbosa, 2012 e Araújo, 2015). 

A pesquisa bibliográfica, composta por fontes secundárias, compreendeu produções já publicadas 

relacionadas ao tema em estudo, as quais, conforme assinala Trujillo (1974), não se configuram como uma 

simples repetição do que já foi dito ou escrito sobre o assunto; para este artigo, tal levantamento abrangeu as 

seguintes temáticas: (i) teoria e história de jardins; (ii) teoria e história de jardim japonês; (iii) paisagem 

nipônica e (iv) arquitetura da paisagem. 

Com a aplicação dessa metodologia foi possível entender o fazer jardim japonês no decorrer do tempo, 

os inserindo na história do paisagismo, assim como apreender seus elementos compositivos atrelados à 

relação do ser humano com a paisagem, bem como as correntes de pensamento. 

 

3. O Japão e sua relação com a paisagem 
 

A inspiração para a arte dos jardins japoneses, de acordo com Slawson (1987) e Fariello (2008), parte 

da natureza. Apesar de ser pequeno em extensão territorial, o Japão se encontra em diferentes zonas 

climáticas, indo do Clima Subtropical até o Clima Subártico, além de estar inserido, em sua maioria, na Zona 



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               33 

 

de Clima Temperado, apresentando as quatro estações muito bem definidas. Essa dinâmica territorial, com 

suas múltiplas paisagens, favorece uma rica biodiversidade, tanto florística como faunística (Figura 3). 

 
 Figura 3 – A dinâmica da paisagem japonesa. Sítios Patrimônio Mundial. Fonte: Unesco. Da esquerda para à 

direita temos: Shirakami-Sanchi, Yakushima, Chichijima Island Group e Sea ice. 

 
Fonte: Evergreen, Our Place, Hideo Maruoka e Eiichi Kurasawa, respectivamente. 

 

 

A mudança de temperatura e de estações do ano é tão constante que, de acordo com Asami (1983), os 

japoneses aprenderam a ler a paisagem para identificar a passagem do tempo associando a fenômenos 

naturais, como o aparecimento de determinadas espécies de pássaros ou o ciclo das árvores. A floração das 

cerejeiras, por exemplo, é um evento marcante que além de sinalizar o início da primavera, está atrelada ao 

período do início do ano fiscal, período em que são realizadas cerimônias de graduação e ingresso em 

instituições de ensino e trabalho (Figura 4). 

 
Figura 4 – Sakura, a floração da cerejeira no Japão. Templo Tsubosaka - Takatori, província de Nara 

 
. Fonte: Japan House São Paulo. 

 

Essa mudança na paisagem é tão aguardada e apreciada pela população que a chamada linha de frente 

das cerejeiras é televisionada desde seu início ao Sul até o Norte do arquipélago, acompanhando previsões do 

florescer das sakuras em cada região. Durante esse fenômeno, é realizado o hanami (o ver as flores), um 

tradicional evento de contemplação das cerejeiras em flor. Outro festival voltado para a apreciação da 

paisagem natural é o tsukimi, que ocorre no 15º dia do oitavo mês do calendário lunar, no qual as famílias se 

preparam para admirar a lua cheia do outono com doces e flores típicos (Figura 5).  

À essa profunda consciência e sensibilidade às mudanças ocorridas na natureza e sua influência no 

modo de vida japonês, Asami (1984) atribui o desenvolvimento antecipado da apreciação da natureza através 

da pintura e da literatura. A prática de Sansuiga, pintura de paisagem, chega às terras japonesas durante o 

Século XIII, resultado da influência da China na produção cultural do Japão, e se consolida nos dois séculos 



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               34 

 

seguintes. Traduzida literalmente como “pintura de montanhas-e-água”, a Sansuiga é uma representação de 

paisagem feita com tinta nanquim, utilizando-se da presença ou ausência de cores para compor a imagem de 

fluxos d’água e montanhas (Itocazo, 2018) (Figura 6). 

 
Figura 5 - Costume do hanami: o hábito de contemplar em grupo as flores de cerejeiras enquanto se come e 

bebe, prática de divertimento da aristocracia e das classes altas no período Edo. 

 
Fonte: National Diet Library Digital Collections. 

 
Figura 6 - Early Spring (早春圖). 

 
Fonte: Guo Xi, 1072. 



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               35 

 

 

Ainda que não fossem os únicos a retratar a paisagem, os japoneses são os primeiros a desenvolver 

uma categoria de poesia na qual o eu-lírico expressa sua experiência na interação com o ambiente, o Jokeika, 

termo que descreve a poesia (ka) cujo tema é o sentimento do ser humano (jo) em relação à natureza (kei) 

(Hashimoto, 2002 apud Cunha, 2015).  

Ao analisarmos o jokeika recitado pelo professor Tooru Asami (1984, p. 114), da Universidade Gifu, 

durante sua palestra “O Japonês e o seu relacionamento com a natureza” na Universidade de São Paulo, 

percebemos a imersão do eu-lírico como uma reflexão sobre e da paisagem: “[ぬばたまの 夜の更けゆけば 

久木折る 清き変わらに 千鳥しば鳴く] A noite avança e, na margem do rio cristalino iluminado pela lua, 

a tarambola canta intensamente”. 

Para melhor compreendê-lo, é importante conhecer seu contexto. Esse poema, datado de 725 d.C., é de 

autoria de Yamabeno Akahito, que fez parte da grande comitiva da Imperatriz Jitô em sua ida ao Palácio de 

Yoshino, próximo ao rio de mesmo nome. O autor, em busca do silêncio, afasta-se das festividades para 

apreciar a paisagem natural. Para ouvir o canto de uma tarambola, um pequeno pássaro aquático, cujo som é 

baixo e facilmente abafado, Akahito precisou se aproximar do rio e se concentrar para apreciar tal som 

(Andrade, 2024). 

Essa observação cuidadosa dos ciclos naturais, como as estações e os fenômenos efêmeros, moldou a 

visão japonesa de mundo, fortalecendo a harmonia entre indivíduo e ambiente. Essa interação, por sua vez, 

reverbera em diferentes práticas artísticas que integram elementos naturais de forma simbólica, seja na 

pintura, na literatura, ou na arquitetura de jardins como veremos mais à frente, transcendendo a dimensão 

geográfica e enraizando-se em uma percepção estética e espiritual que dialoga profundamente com a 

natureza. A paisagem não é apenas um objeto a ser vislumbrado, mas um modo de estar no mundo; ganha 

significado e valor a partir de quem vivencia e se deixa afetar cultivando e trabalhando sobre ela (Besse, 

2006; 2014).  

 

4. Notas sobre as correntes religiosas e filosóficas que influenciaram a arte japonesa de fazer 

jardim  

 

Com o desenvolver da sociedade japonesa e a partir da troca cultural maior com o continente asiático, 

a arte de fazer jardim incorpora diferentes correntes de pensamento em sua prática, que repercutem nos 

jardins de diversas maneiras; em menor escala inspirando a composição de rochas, por exemplo, até 

influenciando o desenvolvimento de estilos como os jardins secos e Zen Budista.  

Conhecido amplamente como a primeira religião nativa do Japão, o Xintoísmo é, segundo Ching et al. 

(2016, p. 287), “uma forma de animismo em que se reverenciava cada aspecto da natureza”. Na crença 

xintoísta, atribui-se a elementos da natureza um espírito sagrado denominado kami, um tipo de deidade que 

os habita e que pode tanto beneficiar quanto prejudicar os seres humanos e, portanto, deve ser respeitada e 

homenageada. 

Alguns kamis são reverenciados até os dias atuais, como é o caso de Amaterasu-Omikami (Figura 7), 

deusa do sol, cujos rituais em sua homenagem acontecem de acordo com o ciclo do arroz. Acredita-se que os 

Imperadores japoneses são seus descendentes diretos e seu santuário no complexo de Ise Jingu é considerado 

um dos locais mais sagrados do Japão. A preparação para esse evento pode demorar até oito anos (Andrade, 

2024). 

 

 

 

 

 

 



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               36 

 

Figura 7 – Aparição de Amaterasu. Utagawa Kunisada, 1857. 

 
Fonte: Fundação Oriente. 

 

O complexo de santuários de Ise Jingu é bastante extenso, com santuários dedicados a diferentes 

kamis. O mais importante deles é o Santuário Interno que tem como divindade Amaterasu-Omikami. Feito de 

madeira e ocupando metade do terreno designado a ele, a cada vinte anos o templo é completamente 

reconstruído no espaço vazio com peças de madeira novas, alternando o lado do terreno que ocupa a cada 

reconstrução num ritual chamado Shikinen Sengu. O último realizado ocorreu em 2013, a 62ª vez em que o 

ritual foi feito. 

A construção de santuários xintoístas, no entanto, tem início apenas entre os Séculos V e VI d.C. 

Antes disso, o local de adoração de um kami se dava em áreas em que se sentia, ou se atribuía, sua presença. 

Elementos considerados únicos na natureza como uma árvore de formato singular, uma rocha que se 

destacasse das demais ou uma cachoeira vista como rara ou diferente, eram considerados “go-shintai”, local 

de morada ou manifestação dessa deidade (Ching et al., 2016; Nitschke, 1993).  

O tratamento dado a esses locais sagrados e os rituais neles realizados eram simples, mas meticulosos, 

de tal forma que, com a repetida prática de tais ritos ao longo do tempo, estabeleceram-se “arquétipos 

específicos de locais sagrados e rituais sacros no subconsciente coletivo japonês, arquétipos que 

sobreviveram à passagem do tempo [...]” (Nitschke, 1993, p. 15). Entre eles se encontram o shime (arquétipo 

territorial), iwakura e iwasaka (das rochas) e shinden (agrícola). 

O arquétipo territorial tem suas origens em um costume dos primeiros habitantes da Ásia Oriental. Era 

realizado um trabalho com amarrações para demonstrar posse ou ocupação de uma determinada propriedade, 

prática utilizada no xintoísmo para demarcar um go-shintai. Tal condição pode ser vista, por exemplo, no 

portal de entrada do Santuário Izumi (Figura 8), mesmo sendo um uso mais moderno e simbólico da corda de 

amarração da antiguidade.  

 

 

 



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               37 

 

Figura 8 - Santuário Izumi, Osaka, Japão, 2023. Pode-se ver a shime-nawa em seu portal de entrada. 

 
Fonte: Yaokami. 

 

Shime significa artefato amarrado, podendo também se referir a ocupação. Desta palavra é derivado o 

termo shima, equivalente a “terra” ou “terra que foi possuída” e que, com o tempo, adquire o sentido de 

“jardim” ou “uma seção da natureza isolada do ambiente selvagem”. Mais tarde, esse termo ganha o sentido 

de “ilha” ou “pedaço de terra flutuando no oceano indomado”. Outra variação é o termo shime-nawa, 

referente à corda usada para demarcar um elemento natural que foi identificado como morada de um kami 

(Figura 9).  

 
Figura 9 - shime-nawa. Da esquerda para a direita temos: Santuário Imahie Jingu em Kyoto e Meoto Iwa em 

Futami, na província de Mie. 

 
Fonte: Zentsuji Tekuteku Bunkaisan Cultural Heritage. 

 

A área no entorno desse elemento também é cercada e considerada sagrada. Nesse processo, a corda 

de ocupação ganha um caráter espiritual demonstrando que há um espírito sagrado que habita o local. Essas 

áreas cercadas são o início de um fazer jardim à medida que a interferência humana isola parte da natureza 

intocada e a transforma em local de adoração (Nitschke, 1993; Panzini, 2013). 



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               38 

 

Um elemento presente nos jardins japoneses ao longo da história e do desenvolvimento de diferentes 

tipos de jardim é a rocha, podendo ser considerada tão ou mais importante que a própria vegetação, como 

ocorre nos jardins secos do budismo zen, como do Templo Ryoan-ji (Fariello, 2008) (Figura 10).  

 
Figura 10 - Jardim do templo Ryoan-ji, um dos mais famosos jardins de rochas do Japão. 

 
Fonte: North American Japanese Garden Association. 

 

 

Utilizada em sua forma natural, conforme aponta Kaloustian (2010), isso se dá justamente pelo fato 

delas serem consideradas um go-shintai. Assim, respeitar suas formas, inclusive mantendo a composição 

original de um conjunto de rochas quando transpostas do sítio original até um jardim é tarefa primordial.  

Outras correntes marcantes que juntas influenciaram a arquitetura da casa e do jardim foram o 

Confucionismo e o Taoísmo. O Confucionismo, originado dos ensinamentos do pensador e filósofo chinês 

Kong Fuzi, tinha como princípio a ideia de que o sujeito apenas se realiza plenamente em sociedade, sendo 

de cada indivíduo o dever de exercer da melhor maneira possível a sua posição, profissional ou socialmente, 

promovendo uma ética de moralização política focalizando a atenção nas relações sociais. O Taoísmo, por 

sua vez, tem como princípio a unidade do cosmo e a busca da harmonia entre o homem e as forças da 

natureza através de sua contemplação e meditação (Panzini, 2013). 

No projeto da casa que responde à filosofia confucionista os cômodos são construídos de forma 

racional, simétrica e proporcional à hierarquia de cada um. Já o jardim vincula-se mais explicitamente à 

doutrina taoísta ao ter uma composição mais orgânica e espontânea, como forma de proporcionar um espaço 

mais recluso para a reflexão, meditação e contemplação da natureza. O jardim se torna um refúgio para 

acalmar a mente e o espírito, não apenas nas residências, mas também como jardins públicos.  

O estilo de jardim desenvolvido na China sob a influência de ambas as doutrinas chega ao Japão no 

Século IV a.C. através da Coreia – assim como diversas outras artes, uma vez que a China era uma das 

potências orientais da época. O jardim chinês, com seus lagos e ilhas, tinha a função de lazer e contemplação 

e buscava replicar o paraíso e seus prazeres (Fariello, 2008) e é este estilo que começa a ser reproduzido no 

Japão. Juntas, China e Coreia estabeleceram importante influência no fazer jardim japonês. 

Segundo Fariello (2008) e Ching (2016), o Budismo teria sido introduzido na mesma época que o 

Confucionismo e o Taoísmo, enquanto Nitchke (1993) traz o ano de 552 d.C. como data da chegada no país, 

baseado nas compilações das crônicas mais antigas do país. Do Budismo, originário da Índia, veio a visão do 

Paraíso das Terras Puras de Amida Buda, descrito como palácios com belos jardins, terraços, e lagos de 

lótus, com características semelhantes aos jardins de prazer do oriente médio (Nitschke, 1993).  



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               39 

 

Essa vertente do Budismo que se popularizou na China e no Japão e associava cânticos e 

contemplação à busca pela salvação ganhou o nome de Budismo das Terras Puras. Considerada mais leve e 

menos rigorosa do que o Zen, muitos templos japoneses passaram a reproduzir segundo seus princípios o 

paraíso de Amida em seus jardins. A austeridade budista também moldou os jardins secos, com 

representações abstratas a partir do uso de rochas e areia, como a água que se torna areia rastelada (Figura 

11) e os jardins da cerimônia do chá. Estes últimos, simples e rústicos, acolhiam o desgaste do tempo em 

seus elementos, e eram concebidos para promover calma e introspecção.  

 
Figura 11 - Monges Zen Budista utilizando o rastelo para "desenhar" a areia do jardim seco do Templo Ryoan-

ji, fazendo-a assemelhar-se à água. O trabalho de se preparar um jardim seco é também uma forma de esvaziar a mente 

para a meditação. 

 
Fonte: Wayne Eastep. c1984. 

 

Junto ao Budismo é introduzida a Cosmologia Hindu, que traz consigo o conceito da montanha como 

axis mundi, ou centro do universo. Tendo a imagem do Monte Meru como referência (montanha sagrada da 

Cosmologia Hindu) os jardins japoneses passaram a representar essa relação, ora como montanha solitária, 

ora como centro do cosmos rodeado por rochas menores, às vezes sendo o conceito principal da composição, 

às vezes uma paisagem em miniatura num jardim de variados ambientes (Nitschke, 1993; Panzini, 2013). 

Todas essas correntes, em diferentes escalas e tempos influenciaram a sociedade japonesa e impactaram o 

fazer jardim. 

 

5. Noções sobre a arte japonesa de fazer jardim 
 

5.1 Os jardins japoneses ao longo do tempo 

 
Pode-se dizer que a semente germinal da produção de jardins no Japão são os go-shintai, os locais de 

adoração dos espíritos sagrados da crença xintoísta mencionados anteriormente. As marcações dos go-shintai 

antes feita por cordas, começam a ser substituídas por seixos pretos ou brancos de rio, tornando-se uma clara 

marcação visual da sacralidade de um ambiente. Mais tarde, esses seixos passam a ser utilizados nas áreas 

abertas no entorno de templos, palácios e prédios de grande importância religiosa e política. Essas áreas 

cobertas com seixos são transformadas, por fim, em jardins, que herdam a ideia de espiritualidade associada 

a elas (Panzini, 2013; Slawson, 1987). 

 Desses primeiros jardins japoneses pouco restou. Além dos poucos registros arqueológicos 

encontrados, o que se sabe sobre eles é inferido de descrições de textos oficiais como as Nihon Shoki 

(Crônicas do Japão), de 720 d.C., e de textos ficcionais, a exemplo da Manyoshu (Coleção de uma Miríade 

de Folhas), a mais antiga antologia japonesa de poemas, compilada no Século VIII. A partir dessas 

informações, existem ainda algumas reconstruções hipotéticas (Nitschke, 1993; Panzini, 2013; Slawson, 

1987).  



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               40 

 

 Escavações feitas recentemente na cidade de Nara, antiga capital do Japão, revelaram vestígios de 

dois jardins da antiguidade: um dos jardins, o Toin Teien, foi encontrado dentro do antigo Palácio Imperial e 

pôde-se comprovar a existência de uma lagoa e de um riacho, que acabaram reconstruídos (Figura 12).  

 
Figura 12 - Resultado da restauro do jardim Toin no antigo palácio imperial de Nara, após sua escavação. 

 
Fonte: Nitschke, 1993, p. 31. 

 

O outro, chamado Kyuseki, foi descoberto na atual área urbana de Nara e possuía um pequeno e 

estreito lago em ‘S’, completamente revestido de pedras, simulando um riacho com orlas rochosas, à 

semelhança do jardim Toin Teien. Outros achados de sítios arqueológicos corroboram a ideia de que era 

comum a existência de corpos d’água similares ao riacho de Kyuseki, chamados de kyokusui.  

A prática de traçá-los com pedras “favorecia a manutenção da água límpida e a percepção da 

composição como uma pequena paisagem” (Panzini, 2013, p. 410). Além disso, eram geralmente situados 

nos pátios ao sul das residências dos nobres e da Família Imperial, similares aos grandes jardins de lazer 

típicos da dinastia chinesa T’ang, que teve sua rica cultura amplamente importada para o Japão desde 552 

d.C, se tornando um modelo de paisagismo desejado pelas classes mais ricas do país. Eles continuaram sendo 

projetados nas Residências Imperiais e aristocráticas da Era Heian (794 d.C. a 1185 d.C.), as chamadas 

shinden-zukuri, tendo como inspiração o Paraíso Ocidental de Amida Buda (Suzuki, 2004). 

As casas em estilo shinden são, inicialmente, muito simétricas, desenvolvidas a partir de uma 

edificação principal que se conectava às anexas por corredores cobertos, mas abertos nas laterais. 

Tradicionalmente, o shinden situa-se ao norte, no eixo central do terreno, e dele saem passarelas para Leste e 

Oeste, ligando-o a edificações secundárias. Delas, passarelas de menor porte partem seguindo para o Sul, 

conectando outras edificações e gerando um espaço vazio entre ambas onde eram performados rituais 

religiosos. Nessa parte Sul do terreno estavam implantados os jardins, chamados de shinden-zukuri teien 

(Andrade, 2024). Um córrego, denominado de Yarimizu, entrava na propriedade vindo do Leste ou nordeste 

e corria por entre as diferentes edificações que compunham a moradia desaguando no jardim e formando um 

lago, geralmente com a presença de uma ou duas ilhas acessadas por pontes, antes de deixar o local 

(Nitschke, 1993) (Figura 13). 



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               41 

 

 
Figura 13 - Reconstrução da residência Tosanjo-den. Embora a simetria se perca ao final da Era Heian, a relação 

entre o shinden, o pátio para rituais e o jardim com lago e ilhas permanece a mesma. 

 
Fonte: Nitschke, 1993, p. 40. 

 

Após a Era Heian, segue-se um período de instabilidade política. A progressiva ascensão da classe 

militar dos Samurais leva à queda do regime imperial em favor do xogunato, o governo dos xóguns (os 

grandes generais), e, também, à popularização da doutrina Zen Budista, cujas simplicidade e austeridade têm 

apelo tanto para os Samurais quanto para a população em geral, que anseia pelo simples em face aos 

conflitos e à instabilidade desse período. Dessa forma, tem-se o início da Era Muromachi (1333 d.C. a 1573 

d.C.), marcada por uma crescente simplificação dos jardins, como é visto no Saiho-ji (Templo do Musgo) 

(Figura 14). O Zen Budismo também influencia o desenvolvimento do karesansui, ou jardim de paisagem 

seca (sansui = paisagem, kare = seca) (Fariello, 2008 e Panzini, 2013). 

 

 

 

 



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               42 

 

Figura 14 - Jardim de Saiho-ji, onde o tapete de musgo nas bordas do espelho d’água parece transborda-lo para 

fora de si mesmo. 

 
Fonte: Real Japanese Gardens. 

 

A arte de fazer jardim, antes praticada apenas pela aristocracia, torna-se também domínio dos monges 

do Zen Budismo e o jardim passa a ser uma ferramenta de auxílio à meditação. O karesansui não apresenta 

corpos d’água, exibindo, em vez disso, a água a partir da areia manipulada. Trata-se de um jardim de 

abstração, no qual o conceito de um elemento é superior ao elemento em si e, portanto, direciona o ser 

humano à reflexão ao interpretar seu significado. A vegetação também é suprimida. Dessa forma, os 

karesansui são implantados à frente do pavilhão principal dos mosteiros, favorecendo a meditação e a 

contemplação da paisagem artializada (Andrade, 2024). 

A manutenção diária desses jardins também é propícia à meditação, através do foco na atividade de 

rastelar a camada de pedriscos como uma maneira de esvaziar a mente, concentrando-se nos movimentos do 

próprio corpo. O rastelar, é um elemento intrínseco dos karesansui, e os diferentes desenhos formados 

representam o movimento das águas (Panzini, 2013) (Figura 15). 

 

 



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               43 

 

Figura 15 - Jardim de estilo karesansui no mosteiro Ryogen-in, na cidade de Kyoto, datado do Século XVI d.C. É 

possível observar os padrões feitos na areia, à semelhança das ondas do mar, sendo as rochas e o musgo ilhas 

despontando no oceano. 

 
Fonte: Damien Douxchamps. 

 

A composição do jardim foi pensada de tal forma que, independentemente do ponto que se observe as 

rochas, nunca será possível enxergar todas ao mesmo tempo. Incitando a reflexão e a interpretação de seu 

significado, esse tipo de jardim permite aos observadores a criação de relações visuais entre as rochas e os 

conjuntos à medida em que passam mais tempo em contemplação (Afonso, 2017; Fariello, 2008).  

A Era Muromachi é marcada ainda pelo desenvolvimento da cerimônia do chá (chadō ou chanoyu), 

prática que faz parte do Caminho do Chá, uma das artes tradicionais milenares japonesa. Com ela, é 

estabelecida a estética wabi-sabi (Ito, 2021). Sozinhos, wabi e sabi são conceitos antigos, cada um com 

variados significados a depender do contexto em que são empregados, o que se dá pelo fato de que, segundo 

Michiko Okano:  

 
[Não havia, na cultura japonesa] uma inclinação para explicitar logicamente os pensamentos, 

especialmente os princípios estéticos.  Desse modo, a tentativa de transformar o que era entendido 

como “senso comum” em “conceitos”, isto é, o que era natural e sensivelmente compreendido em algo 

racional e lógico, só teve lugar no Japão após a introdução no país dos estudos do Ocidente (2018, p. 

174). 

 

A compreensão de tais conceitos, tratados como senso comum na cultura nipônica, torna-se complexa 

para a visão ocidental, uma vez que ambos expressam sentimentos e sensações por vezes díspares entre si. 

Wabi pode significar tanto uma “sensação de solidão e miséria” quanto uma “refinada tranquilidade”, 

enquanto sabi transita entre “velho e elegante” e “ferrugem”. No entanto, ambos os conceitos são unidos na 

estética wabi-sabi, na qual “wabi caracteriza-se por uma escolha de vida e de estilo [de modéstia e 

austeridade], e sabi por ser algo natural, porque a passagem do tempo é inerente aos homens. “É uma estética 

que depende apenas do desenvolvimento de um certo olhar para discernir o belo na pátina dos anos” (Okano, 

2018, p. 183). Influenciada pela valorização do Zen Budismo, a estética wabi-sabi imprime na arte dos 



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               44 

 

jardins a passagem do tempo que é revelada no desgaste de seus elementos de madeira e nas rochas cobertas 

de musgo. 

No período da Era Momoyama (1573 d.C. a 1603 d.C.), tem-se o desenvolvimento dos roji, os jardins 

da cerimônia do chá. Segundo Nitschke (1993), o termo roji significa "passagem" ou "caminho orvalhado", 

referindo-se ao percurso até a cabana do chá, que viria a se tornar o jardim roji. A cerimônia do chá possui 

diversas etapas e é guiada por um mestre e é organizada para conduzir os participantes a um estado de 

serenidade e harmonia, incluindo, geralmente, pelo menos dois espaços ajardinados: o externo (soto-roji), 

para recepção dos convidados e o interno (uchi-roji), onde fica a cabana do chá.  Sendo uma área de 

recepção, o soto-roji costuma ter um local coberto com assento para que os convidados possam esperar o 

início da cerimônia, chamado de koshikake-machiai, uma estrutura geralmente construída de forma mais 

rústica (Deane, 2015) (Figura 16). 

 
Figura 16 - Trecho de percurso de rochas sequenciais levando a um koshikake-machiai de um roji no Santuário 

Samukawa. Pode-se notar como a rusticidade das rochas valoriza, por contraste, a delicadeza do musgo. 

 
Fonte: Yasuimoku Koumuten. 

 

A fronteira entre o soto-roji e o uchi-roji é demarcada simbolicamente pelo chamado portão do meio, a 

qual explicita a chegada dos convidados a um nível mais profundo do jardim, se aproximando cada vez mais 

da cabana do chá, evocando uma sensação de imersão. Em alguns casos, a porta do meio é um portão 

simples em uma cerca viva (Kaloustian, 2010). Em outros, configura-se como uma estrutura composta por 

uma seção de parede coberta com uma pequena e baixa abertura (Deane, 2015; Nitschke, 1993). Como a 

cerimônia do chá poderia ser realizada tanto de dia quanto à noite, lanternas de pedra, chamadas de ishi-

doro, também foram importadas de templos e santuários religiosos, sendo dispostas próximas aos portões do 

jardim e à tsukubai (bacia com água na entrada da cabana), bem como em locais onde o percurso de rochas 

sequenciais tivesse uma curva inesperada, de maneira a sinalizá-la (Nitschke, 1993).  

A vegetação de um roji não é fascinante. Seu objetivo é evocar a ambiência de uma trilha pelas 

montanhas, mantendo uma aparência rústica e natural, de acordo com a estética wabi-sabi e fazendo menção 

à origem do Caminho do Chá como forma de meditação desenvolvida por monges budistas, que se isolavam 

seguindo um estilo de vida mais simples e que tomavam chá como um auxílio para clarear a mente e se 

preparar para meditar (Nitschke, 1993). Segundo Fariello (2008), são nos rojis que se introduz, pela primeira 

vez, uma vegetação de folhas perenes aos jardins e evita-se o uso de espécies com floração exuberante.  

Considerando esse panorama de jardins japoneses ao longo das eras, é válido ressaltar que a criação de 

uma nova tipologia jardinística japonesa não levou à negação das anteriores. Pelo contrário, tanto os jardins 

de lagos e ilhas quanto os jardins secos continuaram a ser produzidos, aumentando de escala na Era Edo 

(1603 d.C. a 1868 d.C.). Inclusive, surge nessa época o chamado “jardim de passeio” (Figura 17). 

 



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               45 

 

Figura 17 - Jardim Suizen-ji, em Kumamoto. Esse jardim de passeio reproduz a paisagem ao longo de Tokaido, 

estrada que ligava Edo e Kyoto. Dentre os cenários criados, um dos mais icônicos é a miniatura do Monte Fuji, que 

pode ser vista no topo da imagem, à esquerda. 

 
Fonte: Shutterstock, Inc., japanese garden. 

 

De acordo com Fariello (2008) e Nitschke (1993), os jardins de passeios além da grande dimensão, era 

composto por diferentes espaços (cada um com sua paisagem artializada, incluindo elementos das tipologias 

de jardins anteriores) criando um percurso de cenários em sequência, sem que um se destacasse mais do que 

outro. Os jardins de passeio incorporam miniaturas (simbólicas ou realistas) das paisagens existentes ao 

longo de Tokaido, como é o caso do jardim Suizen-ji. 

 

5.2. Princípios a partir dos jardins japoneses para o projeto de paisagem 

 
Compreender o desenvolvimento das diferentes tipologias e sua relação com a paisagem japonesa nos 

ajuda a desmistificar a ideia de um único jardim japonês comum na visão ocidental. Todavia, o mais 

importante na arte japonesa de fazer jardim como ensinamento para se intervir na paisagem são os princípios 

de composição que os norteiam, afinal, replicar tais tipologias de jardim conseguirá pouco mais do que uma 

reprodução falsa de uma época e sociedade. A utilização de elementos como pontes, lanternas, portões torii, 

etc., não resultarão num jardim com as qualidades de um jardim japonês, como erroneamente muitas 

publicações referentes jardinagem e decoração ao se voltar para esses jardins costumam induzir. 

Kaloustian (2010), em “Jardim Japonês: a magia dos jardins de Kyoto”, lista seis princípios de 

composição do espaço que são comuns aos jardins japoneses, independentemente da tipologia em que se 

enquadram, são eles: (i) Cenários em escala; (ii) Frontalidade; (iii) Assimetria; (iv) Surpresa visual; (v) 

Paisagem emprestada e (vi) Vias e caminhos.  

Tais princípios foram sendo desenvolvidos e experimentados por mestres jardineiros à medida em que 

a arte japonesa de fazer jardins evoluiu e se expandiu. O primeiro, os (i) Cenários em escala, são 

representações em miniatura do que seria uma cena bem mais ampla na natureza, podendo ter uma forma 

realista ou abstrata a depender do tipo de jardim em que se encontra, remetendo à tradição chinesa de se 

recriar o paraíso das Terras Puras. Utiliza-se de regras de proporção denominada shukkei (ou vista 

condensada) gerando uma noção de perspectiva e profundidade no observador que, segundo Panzini (2013, 

p. 417) é “pela qual um ambiente inteiro pode ser reduzido à escala humana” (Figura 18).  

 

 

 



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               46 

 

Figura 18 - Cenário em escala no jardim seco do templo Daisen-in, em Kyoto 

 
. Fonte: Katsuhiko Mizuno and Daisen-in Temple. 

 

Outra técnica muito comum é o miegakure, ou esconde e revela, a qual consiste em disfarçar ou 

mesmo esconder de vista parte de algum elemento da composição de modo a incitar o próprio observador a 

imaginar a continuidade do cenário e refletir sobre tais possibilidades ao perceber as diferentes linhas de 

perspectiva que são oferecidas. 

O princípio da (ii) Frontalidade, por sua vez, é muito utilizado em jardins nos quais o observador 

contempla o que está à sua frente a partir de um ponto fixo, geralmente em um ambiente interno ou mesmo 

na varanda de uma residência, onde pode-se sentar-se para apreciar a composição, mas também possui a 

função de um jardim de passeio (Figura 19).  

 
Figura 19 - Jardim do Adachi Museum of Art, na província de Shimane, considerado o mais belo jardim japonês em 

2019, segundo o Shiosai Project. Nele, pode notar-se claramente o contraste entre os planos horizontais e as massas de 

volume que dele emergem 

 
. Fonte: Adachi Museum of Art. 

 

A ideia de frontalidade é mais explícita quando o ponto de observação se encontra dentro de um 

edifício, onde a organicidade e as cores do jardim são contrastadas e, ao mesmo tempo, emolduradas pela 

racional estrutura de madeira da casa tradicional. Outro tipo de confronto estético pode ser feito ao se utilizar 



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               47 

 

de planos horizontais, como um corpo d’água, leito de areia ou mesmo uma forração de musgo, para destacar 

e valorizar massas volumétricas da composição, sejam elas rochas, vegetação ou ambas. 

Já a (iii) Assimetria, consiste em não deturpar os arranjos encontrados na natureza, quer seja em um 

plano bi ou tridimensional. Como regra geral, as composições não devem ter um número par de elementos, 

embora uma dupla seja vista como um equilíbrio natural, não evocando a ideia de simetria. Outras 

composições comuns são os agrupamentos de três ou de cinco elementos, sendo a primeira uma referência à 

tríade Céu-Terra-Ser humano e a segunda aos cinco elementos da cultura chinesa: madeira, fogo, terra, metal 

e água. Além disso, são evitados qualquer tipo de alinhamento ortogonal, paralelismo ou mesmo elementos 

de mesmo tamanho (Figura 20). 

 
Figura 20 - Templo Kongobu-ji. Onde pode-se ver a composição de rochas em tríade, representando Céu, Homem e 

Terra. 

 
Fonte: Kongobu-ji Temple. 

 

A (iv) Surpresa visual visa esconder o jardim, ou parte dele, do observador, criando expectativa à 

medida que se percorre o jardim até se chegar a um ponto em que a paisagem se abre aos olhos, em todo seu 

esplendor, e seu impacto é ampliado pelo fato de ser inesperada. O elemento que bloqueia a visão direta da 

cena pode ser algo óbvio, como um muro ou vegetação, ou até “um caminho de pedras irregulares que 

forçam o observador a olhar para baixo, cuidando de seus passos” (Kaloustian, 2010, p. 36), algo que retire a 

atenção até o momento em que ele chega ao ponto de apreciação da paisagem, e aqui percebe-se que o 

princípio da frontalidade pode ser facilmente associado ao da surpresa visual.   

A Figura 21 mostra o caminho que deve ser percorrido no jardim Shugakuin Rykyu – subindo uma 

escadaria bordeada por vegetação que, aos poucos, diminui de tamanho – até que se chega a um patamar de 

onde o observador pode, finalmente, contemplar a paisagem singular desse jardim. 



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               48 

 

Figura 21 - As paisagens do Shugakuin Imperial Villa. 

 
Fonte: Shugakuin Imperial Villa 

 

No princípio da (v) Paisagem Emprestada há uma dependência da pré-existência do lugar em que se 

implementa o jardim. Utiliza-se da paisagem para ampliar a escala do jardim, aumentando, assim, sua 

complexidade. A paisagem do interior e do exterior se fundem nessa composição (Figura 22). Dessa forma, 

mesmo um jardim de pequenas dimensões pode expandir seu alcance para um observador, não ficando 

confinado ao seu espaço original.  

 
Figura 22 - Paisagem do interior e exterior do jardim do Templo Kongobu-ji. 

 
Fonte: Kongobu-ji Danjo Garan. 

 

 

Por fim, as (vi) Vias e Caminhos tem o importante papel de demarcar os percursos pelos quais se 

experiencia o jardim, desenvolvidos para a melhor apreciação, controlando até mesmo a cadência com a qual 



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               49 

 

o percorre. Geralmente feitos com rochas, sejam planas ou irregulares, os arranjos de piso criados possuem 

forte caráter estético e têm a capacidade de influenciar o comportamento dos usuários, incentivando-os a 

caminhar continuamente ou fazer pausas para contemplação se apresentar pontos de parada em seus 

percursos (Figura 23). Em elevação, as vias e caminhos tendem a ser limitados de alguma forma, seja com 

vegetação ainda em desenvolvimento, as famosas cercas de bambu, ou mesmo muros propriamente. 
 

 
Figura 23 - Caminhos que favorecem a contemplação da paisagem do jardim Korakuen de Okayama. 

 
Fonte: Okayama Korakuen Garden. 

 

Os princípios de composição dos jardins japoneses apresentados, embora não sejam os únicos, são 

abrangentes e facilmente identificáveis ao iniciante no estudo da arte de fazer jardim. Eles ajudam a 

compreender o ordenamento da paisagem artializada, de caráter orgânico e que exige um profundo 

conhecimento empírico da prática do fazer jardim.   

O jardim japonês se constituiu como tal a partir da assimilação e interpretação dos japoneses, que 

não só mantiveram essa relação com a natureza, como moldaram a partir desse pensamento uma paisagem 

comum da qual suas representações artísticas mantêm também base. “Educar para a paisagem consiste, 

portanto, no processo de despertar e desenvolver uma compreensão do mundo experienciado enquanto 

paisagem e de si mesmo enquanto sujeito mediador desta realidade, e, portanto, parte da paisagem” (Duarte 

et al., 2022). 

  

6. Conclusão 
 

Entender as correntes de pensamento e os princípios projetuais desenvolvidos na arte dos jardins 

japoneses é fundamental para revelar sua complexidade, que está, em essência, enraizada no diálogo atento 

com a paisagem dessa sociedade de maneira sensível e simbólica, criando relações entre o microcosmo do 

jardim e a paisagem em que ele se insere. Esses jardins oferecem lições importantes para o projeto 

paisagístico contemporâneo, combinando técnica, estética e filosofia e estimulando práticas sustentáveis que 

promovam a conexão entre humano e natureza, respeitando o lugar em que se insere, o equilíbrio entre 

formas, entre efemeridade e permanência, estimulando o uso de materiais naturais nas soluções compositivas 

e proporcionando reflexão a partir de sua síntese minimalista.  

A partir de seu exame e interpretação do jardim japonês procurou-se extrair princípios compositivos e 

de pensamento passíveis de serem aplicados ao projeto de paisagismo e de serem inseridos no estudo da 

paisagem, que incorpora espaços livres vegetados, mas se correlacionam também com seu contexto urbano e 

com a arquitetura edificada.  



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               50 

 

Quando mencionamos o fazer jardim, pretendemos evidenciar esse modus que inclui também pensar o 

jardim enquanto paisagem, tratando-o não como parte secundária de um projeto, mas como base comum de 

todo um pensamento projetual. Uma das principais barreiras no ensino de paisagismo em escolas de 

arquitetura e urbanismo, por exemplo, está nessa fragmentação do conhecimento, em que a prática 

paisagística é frequentemente negligenciada em relação ao projeto arquitetônico tradicional, reduzida a 

aspectos decorativos e apagando sua dimensão cultural, ecológica e simbólica.  

Assim com o fazer japonês, outras práticas de jardim merecem ser evidenciadas e discutidas e tem 

muito a contribuir ao projeto de paisagem, pois o exercício sobre a paisagem não deve partir de uma 

perspectiva única, mas de um olhar atento para perceber e assimilar, equilibrando pré-existência e inovação, 

continuidade e mudança, construindo paisagens que resguardem a memória tanto quanto sejam capazes de 

comportar as novas demandas. 

 

7. Referências 
 

Associação de Amigos do Jardim Botânico (2016). Jardim Japonês. 2016. Disponível em: 

https://www.amigosjb.org.br/jardim-japones/. Acesso em: 11 jan. 2026. 

 

Bunkyo (s/d). Pavilhão Japonês: símbolo da amizade entre dois países. Símbolo da amizade entre dois 

países. Disponível em: https://bunkyo.org.br/br/pavilhao-japones/. Acesso em: 13 jan. 2026. 

 

Afonso, C. M. (2017). Jardins do ocidente e do oriente: ordenamento ou recriação da paisagem. Paisagem e 

Ambiente, São Paulo, 40 (0), 107-132. http://dx.doi.org/10.11606/issn.2359-5361.v0i40p107-132.  

 

Andrade, L. M. de. (2024). Arte e espiritualidade como princípios do projeto de paisagem do jardim 

japonês. Trabalho de Graduação, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, PE, Brasil. 

 

Añón-Feliú, C. (1995). Del jardín histórico y su rehabilitación. Nueva Revista, La Rioja, 40 (0) p. 116-124. 

 

Asami, T. (1984). O japonês e seu relacionamento com a natureza. Revista do Centro de Estudos 

Japoneses de São Paulo, São Paulo, 4, 1-140.  

 

Cepeda, J. (2023). Fragments of a discourse: between form and emptiness – traces of the japanese garden’s 

“interval”. In: Jász, B.; Martins, C. P.; Queiroga, E.; Bátori, Z. (Orgs.). On Gardens: Nature as Matter of 

Expression. Porto: Ordem dos Arquitectos. Secção Regional Norte, 187-214. 

 

Besse, J. (2006). Ver a Terra: seis ensaios sobre paisagem e geografia. Tradução de Vladimir Bartalini. 

São Paulo: Perspectiva. 

 

Besse, J. (2014).  O gosto do mundo: exercícios de paisagem. Rio de Janeiro: EdUERJ. 

 

Ching, F. D. K.; Jarzombek, M.; Prakash, V. (2016). História Global da Arquitetura. São Paulo: Editora 

Wmf Martins Fontes Ltda./Editora Senac São Paulo.  

 

Deane, A. R. (2012). A japanese garden handbook. San Diego: Championing the Art, Craft and Heart of 

Japanese Gardens in North America. 

 

Duarte, M. C. R.; Santos, L. A. dos; Feitosa Júnior, W. de B.; Sá Carneiro, A. R. (2022). A concertina na 

educação para a paisagem. Arquitextos, São Paulo, 22 (262).  



Revista Brasileira de Meio Ambiente (v.14, n.2 – 2026)

 

 

Andrade, Feitosa Júnior & Silva                                                                                                               51 

 

 

Fariello, F. (2008). La arquitectura de los jardines: de la antigüedad al siglo XX. (2. Ed.) Barcelona: 

Editora Reverté.  

 

Ferreira, A. de A. (2012). A permanência da paisagem: os princípios do projeto paisagístico de 

Haruyoshi Ono. Dissertação de Mestrado, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, Brasil. 

 

Ito, N. (2021). A estética wabi-sabi na cerimônia do chá japonesa.  

 

Itocazo, G. R. (2018). Um estudo sobre as pinturas de montanhas-e-águas e outras tópicas do mundo-

flutuante, em Cem Vistas do Monte Fuji, de Hokusai. Dissertação de Mestrado, Universidade de São 

Paulo, São Paulo.  

 

Kaloustian, S. S. (2010). Jardim Japonês: a magia dos jardins de Kyoto. São Paulo: Editora K. 

 

Loudon, J. C. (1822). An encyclopedia of gardening. (3ª ed.). Londres: impressa por Longman, Hurst, Ress, 

Orme, Brown and Green, Paternoster-Row. 

 

Nitschke, G. (1993). Japanese Gardens: right angle and natural form. Köln: Benedikt Taschen Verlag.  

 

Okano, M. (2018). Estética wabi-sabi: complexidade e ambiguidade. Ars (São Paulo). São Paulo, 16 (32), 

73-195. http://dx.doi.org/10.11606/issn.2178-0447.ars.2018.142233.  

 

Panzini, F. (2013). Projetar a natureza: arquitetura da paisagem e dos jardins desde as origens até a 

época contemporânea. São Paulo: Editora Senac São Paulo.  

 

Silva, J. M. da; Silva, J. S. M. da; Ferreira, I. C.; Silva, P. M. da. (2024) Praça do Derby, o pitoresco jardim 

recifense. Anais do Museu Paulista. São Paulo, 32 (0), 1-25. http://dx.doi.org/10.11606/1982-

02672024v32e5 

 

Slawson, D. A. (1987). Secret teachings in the art of japanese gardens. Tokyo/New York: Kodansha 

International Ltd..  

 

Suzuki, A. (2004). The learning process of japanese gardens. Kyoto: Kyoto University Urban Design 

Research Seminar Proceedings.  

 

Trujillo, A. F. (1974). Metodologia da ciência. Rio de Janeiro: Kennedy. 

 

Uehara, A. R. (2008). Presença nikkei no Brasil: integração e assimilação. Estudos Japoneses, 28, 177-194.  

 

 

 

http://dx.doi.org/10.11606/1982-02672024v32e5
http://dx.doi.org/10.11606/1982-02672024v32e5

